
 
Jurnal Rentak Seni 
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
ISSN XXXX-XXXX 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni              
 

 

152 | P a g e  
 

Nilai-Nilai Tradisi Temu Manten Pada Pernikahan Adat Jawa 

Di Desa Talang Mulya Kecamatan Batang Cenaku  

Indragiri Hulu Riau  
 

Ririn Noviana1, Syefriani2  
1,2Pendidikan Seni Pertunjukan, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas 

Islam Riau, Jl. Kaharuddin Nasution No.113, Kec. Bukit Raya, Pekanbaru, Riau, 28284 

 

Ririnnoviana@student.uir.ac.id , syefriani@edu.uir.ac.id   

 

 

ABSTRAK   

Penelitian ini bertujuan untuk untuk mengetahui nilai-nilai dalam tradisi 
temu manten pada pernikahan adat jawa di Desa Talang Mulya Kecamatan 
Batang Cenaku Kabupaten Indragiri Hulu. Penelitian ini menggunakan 
metode Deskriptif Analisis dengan pendekatan Kualitatif, dengan  teknik  
pengumpulan  data melalui Observasi, Wawancara, Dan Dokumentasi. Dari 
hasil penelitian terdapat beberapa tahapan pada prosesi pernikahan adat 
jawa yaitu: kirap, balangan gantal, mecah tigan dan wijikan, singkep sindur, 
bobot timbang, sungkeman, kacar-kucur, dahar klimah. Secara keseluruhan 
dari penelitian ini, tradisi temu manten di Desa Talang Mulya, Kecamatan 
Batang Cenaku, Kabupaten Indragiri Hulu, Provinsi Riau mengandung nilai-
nilai agama, adat, dan tradisi. Nilai-nilai agama terlihat dari pembacaan doa, 
sholawat, dan pernyataan iman dalam setiap prosesinya, seperti kirap, 
balangan gantal, mecah tigan dan wijikan, singkep sindur, bobot timbang, 
kacar-kucur, sungkeman, dan dahar klimah. Prosesi-prosesi tersebut 
menunjukkan rasa hormat kepada Tuhan dan orang tua serta harapan agar 
kehidupan rumah tangganya harmonis dan penuh keberkahan. Sementara 
itu, nilai-nilai adat tercermin dalam arti-artian dan tata cara yang sarat 
makna. Pada kirap sebagai bentuk pengumuman perkawinan kepada 
masyarakat, sirih temu ros sebagai arti bertemunya kedua mempelai, 
pemecahan telur mengartikan kesiapan menjadi orang tua, dan pemanfaatan 
tujuh mata air sebagai artian pertolongan. Selain itu, mecah tigan, singkep 
sindur, bobot timbang, sungkeman, kacar-kucur, dan dahar klimah masing-
masing memiliki artian yang mendalam tentang keberkahan, keadilan kasih 
sayang, bakti anak kepada orang tua, tanggung jawab suami, dan 
keharmonisan suami istri. 

This is an open-access article under the CC–BY-SA license 

 Article History 
Received 2020-03-31 
Revised 2020-09-23 
Accepted 2021-03-01 
 
Kata Kunci 
Nilai Tradisi 
Temu manten 
Pernikahan adat 
Adat jawa 
Tradisi pernikahan 

 

 

 

 

 

 

 

1. PENDAHULUAN  
Pernikahan  adalah sebuah ikatan sakral antara pasangan dari seorang laki-laki 

dan seorang wanita yang telah menginjak atau dianggap telah memiliki umur cukup 
dewasa (MARLINA, n.d. 2013). Setiap daerah memiliki kesenian yang berbeda dengan 
daerah lainnya, dipengaruhi oleh iklim, kebudayaan, adat-istiadat, mata pencaharian, 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni
mailto:Ririnnoviana@student.uir.ac.id
mailto:syefriani@edu.uir.ac.id
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

153 | P a g e  
 

bahkan kepercayaan dan kesenian merupakan warisan leluhur yang harus dipercayai 
keberadaannya (Caturwati, 2007)(Syefriani et al., n.d.). Budaya adalah keseluruhan cara 
hidup masyarakat yang dipelajari dan diwariskan turun-temurun, meliputi nilai, norma, 
dan hukum adat yang mengatur perilaku sosial. Setiap masyarakat memiliki tradisi 
pernikahan yang berbeda dengan tujuan membawa keselamatan dan kebahagiaan bagi 
pengantin (Rahmaniah et al., 2012). 

 Masyarakat jawa adalah kesatuan hidup orang-orang jawa yang berinteraksi 
menurut suatu sistem adat-istiadat, sistem norma dan sistem budaya jawa yang bersifat 
kontinyu, dan yang terikat oleh suatu rasa identitas bersama yaitu orang jawa (subandi 
2018). Masyarakat jawa atau orang jawa memiliki satu hal penting yang terdapat dalam 
kebudayaan adat jawa yaitu adat tradisi. Budaya jawa merupakan salah satu kebudayaan 
lokal yang berpengaruh penting karna dimiliki sebagian etnis terbesar di Indonesia 
(breliana et al., 2023). Salah satu adat jawa dalam sebuah pernikahan adalah tradisi 
temu manten. 

Proses pernikahan adat jawa atau yang biasa dikenal dengan tradisi temu manten 
memiliki arti bertemunya antara kedua pengantin. Tradisi tersebut adalah ritual yang 
penting harus dilakukan khususnya oleh orang jawa, dimana orang jawa masih sangat 
menjaga dan melestarikan tradisi dan ritual warisan dari leluhurnya (Diana anugrah 
2016). Tradisi temu manten adalah rangkaian upacara adat pernikahan jawa yang 
berlangsung saat bertemunya  antara pengantin laki-laki dan pengantin perempuan 
setelah prosesi ijab kabul dilaksanakan. Dalam penelitian (Nurhayati et al.,2022), 
menyebutkan bahwa pelaksaan tradisi temu terdapat banyak makna dan simbol serta 
harapan yang di ungkapkan melalui simbol-simbol. 

Menurut Geertz (Akhsan et al., 2022), temu manten atau panggih dalam bahasa 
Jawa krama berarti pertemuan. Tradisi pernikahan temu manten di Desa Talang Mulya, 
Kecamatan Batang Cenaku, meliputi berbagai ritual seperti upacara panggih, kembar 
mayang, balangan gantal (lempar daun sirih), wiji dadi (injak telur), mbasuh, singkep 
sindur, timbang, kacar-kucur, dhahar walimah, dan sungkeman. Ritual-ritual ini penting 
bagi masyarakat Jawa sebagai doa untuk pengantin, dan jika tidak dilakukan dipercaya 
dapat menyebabkan ketidakharmonisan rumah tangga. Sebelum hari pernikahan, 
biasanya diadakan pra-pernikahan yang melibatkan keluarga besar dan tetangga.  

Di Kabupaten Indragiri Hulu, yang terdiri dari berbagai suku seperti Jawa, Melayu, 
Minangkabau, dan lainnya, masyarakat Jawa di Desa Talang Mulya masih melestarikan 
tradisi temu manten sebagai bagian sakral dalam pernikahan. Tradisi ini sering digelar 
saat ada hajatan pernikahan dan mengandung nilai luhur yang dipercaya membawa 
kebaikan dan keharmonisan dalam kehidupan berumah tangga. Mayoritas penduduk 
Desa Talang Mulya adalah transmigran Jawa yang mempertahankan tradisi ini sebagai 
warisan budaya penting. 

 
2. METODOLOGI PENELITIAN 

Jenis penelitian yang digunakan yakni deskriptif dengan pendekatan kualitatif. 
Menurut Sugiyono (2017), analisis deskriptif kualitatif adalah alat statistik yang 
digunakan untuk menganalisis informasi yang diperoleh dari lapangan dengan cara 
mendeskripsikan informasi untuk membuat kesimpulan yang berlaku untuk umum. 
Sedangkan Penelitian siswanto (2010), menyebutkan metode kualitatif yaitu bertujuan 
untuk fakta atau fenomena dilapangan mudah dipahami dan memungkinkan peneliti 
dapat menghasilkan hipotesis baru. Penulis menggunakan metode deskriptif agar dapat 
menggambil kesimpulan dengan mengamati, meninjau, dan menggulkan informasi. 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

154 | P a g e  
 

Penelitian mengenai Nilai-Nilai Tradisi Temu Manten pada Pernikahan Adat Jawa 
di Desa Talang Mulya, Kecamatan Batang Cenaku, Kabupaten Indragiri Hulu, Provinsi 
Riau, menggunakan metode analisis deskriptif kualitatif. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengidentifikasi nilai-nilai tradisi temu manten dalam pernikahan adat Jawa di wilayah 
tersebut. Metode deskriptif kualitatif digunakan untuk menggambarkan kondisi nyata 
berdasarkan data yang diperoleh di lapangan, dengan fokus pada hasil pengamatan 
langsung dan wawancara terhadap narasumber yang relevan dengan penelitian ini. 
Adapun Lokasi penelitian ini dilakukan di Desa Talang Mulya Kecamatan Batang Cenaku 
Kabupaten Indragiri Hulu. 

 
3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pelaksanaan prosesi adat pernikahan Jawa di Desa Talang Mulya, Kecamatan 
Batang Cenaku, Kabupaten Indragiri Hulu, Provinsi Riau, melibatkan beberapa tahapan 
yang dijalani pengantin laki-laki dan perempuan untuk menjadi suami istri sah secara 
adat. Prosesi temu manten ini melibatkan pengantin, orang tua, sahabat, dan kerabat 
dekat, serta disaksikan oleh tamu undangan. Tahapan prosesi temu manten meliputi 
kirap, balangan gantal, mecah tigan dan wijikan, singkep sindur, bobot timbang, 
sungkeman, kacar-kucur, dan dahar klimah. Tradisi ini mengandung nilai-nilai adat yang 
dijaga dan dihormati oleh masyarakat setempat. 

 
1. Nilai Agama Dalam Tradisi Temu Manten  

Menurut Hamidy (2014.50), sistem nilai agama sering dipandang sebagai sistem 
yang vertikal. Hubungan manusia dengan tuhan, hubungan antara yang diciptakan 
dengan sang sang pencipta, hubungan makhluk dengan khalik. Nilai yang sudah 
diajarkan merupakan nilai yang tertinggi dan mutlak.  nilai-nilai yang di ajarkan agama 
islam merupakan nilai yang tinggi sehingga di akui sebagai nilai-nilai paling asasi 
bersumber dari kebenaran Tuhan yang Maha Esa. Agama merupakan gejala yang begitu 
sering terdapat dimana-mana dan agama berkaitan dengan usaha-usaha manusia untuk 
mengukur dalam makna. 

 Nilai keagamaan disini artinya nilai yang tingi dan mutlak. Nilai agama yang 
terdapat pada tradisi temu manten di Desa Talang Mulya mencakup pada beberapa 
prosesi yaitu : 

Pertama, Pada prosesi temu manten saat kirap atau arak-arakan pengantin, 
terdapat nilai agama dengan pembacaan sholawat oleh MC yang dibantu tim rebana. 
Setelah kirap sampai di tempat pertemuan, MC juga membacakan doa untuk pengantin.  

Berdasarkan wawancara dari mc pernikahan oleh bapak Edi Suparman  pada 
tanggal 5 juni 2024 menjelaskan bahwa : 

“pada tahapan kirap atau biasa disebut dengan ngiring manten pengantin, lebih 
jelasnya ark-arakan, pada prosesi ini biasa nya mc pernikahan akan membacakan 
sholawat nawiah dan dengan bantuan dari grup rebana dengan seiringan  
berjalannya pengantin laki-laki dan perempuan untuk sampai ditempat yang 
sudah disediakan untuk melaksanaakan temu manten” 
Berdasarkan hasil dari wawancara pada tanggal 24 april 2025 oleh bapak Kardi 

selaku tokoh agama beliau menurturkan bahwa : 
“pada saat pengantin selesai melakukan kirap dan sudah dipertemukan ditempat 
yang sudah disediakan secara tegak berhadapan dengan jarak beberapa meter 
saja, pada saat itu ada doa yang dibacakan oleh mc pranta/ mc pernikahan 
pernikahan, dan do’a ini yaitu doa yang diajarkan nabi Muhammad saat 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

155 | P a g e  
 

mendo’akan pasangan pengantin. Doanya dengan artian seperti ini: semoga Allah 
memberkahi masing-masing dari kita dengan pasannya. Ya Allah, sesungguhnya 
aku memohon kebaikannya dan kebaikan pasangannya, dan aku berlindung dari 
kejelekannya dan kejelekan pasangannya ” 
Kedua, Pada prosesi balangan gantal, pengantin mengucapkan doa bismillah dan 

melempar sirih sebagai simbol melepaskan kenangan masa lalu dan memulai hidup 
baru sebagai suami istri. Dalam Islam, memulai rumah tangga dianjurkan dengan 
taubat, niat suci, dan hati bersih. Nilai agama terlihat saat pengantin membaca sholawat 
tiga kali saat melempar daun sirih, dengan tiga gulungan daun sirih melambangkan 
hidup dan mati, jodoh, dan rezeki yang diserahkan kepada Allah SWT. Benang putih 
yang digunakan untuk mengulung daun sirih melambangkan kesucian pengantin, sesuai 
dengan kecenderungan Allah menggunakan bilangan ganjil. 

Ketiga, Prosesi mecah tigan dan wijikan, atau injak telur dan membasuh kaki 
suami, mengandung nilai agama berupa penghormatan, tanggung jawab, dan kerja sama 
dalam rumah tangga. Menginjak telur melambangkan doa agar mendapat anak sholeh 
dan sholehah yang siap memimpin keluarga, sedangkan membasuh kaki suami 
melambangkan penghormatan dan kesiapan mendampingi suami dalam suka dan duka. 
Nilai agama lainnya terlihat pada penggunaan air dari tujuh sumber sebagai simbol 
penyucian dan bunga tiga warna yang melambangkan warna-warni kehidupan serta 
penghambaan kepada Allah. 

Keempat, Pada prosesi singkep sindur, pengantin diantar ke plaminan dengan 
nilai agama, di mana saat berjalan menuju plaminan dibacakan sholawat nawiah oleh 
tim rebana dan MC pernikahan. Sesampainya di plaminan, wali bapak pengantin wanita 
mendudukkan pengantin secara bersamaan (nanem), menjadikan mereka raja dan ratu 
semalam dengan memegang bahu sambil melafazkan kalimat syahad. 

Kelima, pada Prosesi bobot timbang adalah menimbang berat sang anak dengan 
duduk di tengah pengantin, yang mengandung nilai agama dengan pembacaan doa oleh 
MC temu manten selama acara berlangsung. 

Berdasarkan wawancara oleh bapak Edi Suparman pada tgl 24 april 2025 beliau 
memyebutkan doa yaitu: 

“Ya Allah aku berdo’a kepada mu bahwa aku tidak akan membeda-bedakan kedua 
anak-anak ku, antara anak kandungku sendiri dan anak menantuku dan aku 
berdoa kepada mu ya Allah untuk keduanya (mereka pengantin laki-laki dan 
perempuan) agar sepasang pengantin ini dikarunia keturunan  yang sholeh dan 
sholeha kelak menjadi anak-anak yang baik budi perkertinya”. 
Berdasarkan wawancara diatas menyatakan bahwa prosesi temu manten ini 

berkaitan dengan agama Islam, pada prosesi tradisi pernikahan adat jawa mengandung 
nilai agama yaitu temu manten terdapat pada bobot timbang yang memiliki makna 
simbolik yaitu kewajiban manusia kepada tuhan itu sama, tidak dibeda bedakan. Nilai 
agama yang terdapat pada presesi ini adalah pada saat orang tua sang bapak 
membacakan doa untuk pengantin untuk bersikap adil terhadap anak dengan cara 
memberikan kasih sayang yang sama, tidak membedakan mana anak kandung dan 
mantu, karna kewajiban    

Keenam, Prosesi sungkeman dalam pernikahan adat Jawa mengajarkan nilai Islam 
tentang sikap ramah dan hormat kepada orang tua, serta untuk memperoleh ridho dan 
restu mereka. Pengantin duduk bersimpuh di hadapan orang tua, memohon maaf, 
mendoakan, dan mencium tangan sebagai tanda kerendahan hati (tawadhu) dan bakti 
(birrul walidain) yang diperintahkan Allah.  

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

156 | P a g e  
 

MC biasanya membantu membacakan doa saat prosesi ini berlangsung. 
“allahumma firlli wa liwaa lidhayya warham humaa kamaa rabbayaa nii shaghiraa”. 
Pernyataan tersebut merupakan doa yang dibacakan oleh kedua pengantin untuk kedua 
orang tuanya, dan biasanya doa ini dibantu membacakaannya oleh mc pernikahan/ 
pranata pernikahan pada saat sungkeman berlangsung. bentuk berbakti dan 
menghormati orang tua serta memohon doa dan restu kepada orang tua hal sesuai 
dengan nilai ajaran islam.  

Ketujuh, Setelah prosesi sungkeman, pengantin melanjutkan prosesi kacar-kacur 
yang melambangkan tanggung jawab suami dalam memenuhi kebutuhan keluarga 
seperti sandang, pangan, papan, dan tempat tinggal layak. Prosesi ini tidak mengandung 
nilai agama karena tanggung jawab suami adalah kewajiban sebagai pemimpin keluarga, 
meskipun diawali dengan membaca bismillah yang dibantu oleh MC pernikahan. 

Kedelapan, Pada prosesi dahar klimah, pengantin saling menyuapi makanan yang 
disediakan juru manten setelah membaca doa makan bersama, yang dibantu oleh MC 
pernikahan. Nilai agama dalam prosesi ini terletak pada doa yang dibacakan sebelum 
makan sebagai bentuk syukur. 

Dari penjelasan diatas dapat disimpulkan bahwa tradisi temu manten dalam adat 
pernikahan Jawa di Desa Talang Mulya, Batang Cenaku, mengandung nilai agama Islam 
pada beberapa tahapan seperti balangan gantal, mecah tigan dan wijikan, singkep 
sinduran, bobot timbang, sungkeman, dan dahar klimah, sedangkan tahapan kacar-
kucur dan kirap tidak mengandung nilai agama. Tradisi ini tidak bertentangan dengan 
agama sehingga masih dilestarikan oleh masyarakat setempat. 

 
2. Nilai Adat dalam Tradisi Temu Manten  

 Menurut Hamidy (2014:51), adat sebagai sistem nilai memiliki kaedah dan 
sanksi yang tegas, namun sistem nilai tradisi tidak memberikan sanksi yang berat dalam 
pelaksanaannya. Nilai-nilai tradisi lebih mudah dipahami masyarakat karena 
diperkenalkan lebih awal dalam perkembangan kehidupan. Sistem nilai adat merupakan 
hasil pemikiran para datuk terdahulu tentang cara mengatur kehidupan masyarakat, 
mengandalkan kepintaran para leluhur tersebut. 

Salah satu narasumber yaitu mbah Samto selaku ketua adat dan berdasarkan 
wawancara pada tanggal 25 april 2025 beliau menyebutkan bahwa :  

“pada saat prosesi temu manten, sebelum melaksanakan pernikahan pengantin 
berpuasa terlebih dahulu, sebelum nikah ada penetapan tanggal, dan pada saat 
acara berlangsung seisi rumah yang punya hajat tidak boleh menyapu dalam 
rumah mitosnya agar tidak terjadi hujan .” 
Berdasarkan wawancara saya dengan bapak bapak Edi Suparman selaku pranata 

pernikahan/mc pernikahan di Desa Talang Mulya Batang Cenaku pada tgl 24 apil 2025 
mengatakan bahwa : 

“pada acara pernikahan adat jawa biasanya padaa rumah yang menggelar pesta 
pernikahan tidak boleh menyapu halaman, atau didalam rumah dan bahkan 
dirumah itu tidak boleh mandi” 
Dari hasil wawancara, mbah Samto, orang tertua di Desa Talang Mulya, 

menyatakan bahwa tradisi temu manten sudah ada sejak zaman nenek moyang dan 
dilestarikan secara turun-temurun. Bapak Edi Suparman menambahkan bahwa saat 
acara pernikahan, penghuni rumah tidak boleh mandi atau menyapu karena dipercaya 
dapat mendatangkan hujan. Prosesi temu manten menunjukkan nilai tata krama, etika, 
kesopanan, kehormatan kepada orang tua, dan kerendahan hati yang tinggi dalam 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

157 | P a g e  
 

masyarakat Jawa. Pernikahan adat di Desa Talang Mulya mengikuti sistem adat yang 
mewajibkan beberapa tahapan agar pernikahan diakui sah secara adat dan agama.Nilai 
adat yang ada pada tradisi temu manten di Desa Talang Mulya Kecamatan Batang 
Cenaku ini yaitu : 

Pertama, pada Prosesi kirap adalah adat Jawa di mana pengantin diarak menuju 
tempat ritual temu manten dengan rombongan dan membawa kembar mayang sebagai 
simbol kebaikan dan permohonan melalui dedaunan dan tumbuhan. Kembar mayang 
dibawa oleh kerabat atau sahabat yang masih suci dan belum menikah, melambangkan 
kesucian pembawa dan yang dibawa. Nilai adat pada prosesi ini terletak pada arak-
arakan pengantin; jika tidak dilakukan, pernikahan dianggap sembunyi-sembunyi. 
Kembar mayang juga melambangkan cahaya, dan jika seorang lajang meninggal sebelum 
menikah, dibuatkan janur bernama gagar mayang sebagai simbol cahaya di akhirat bagi 
yang tak mendapat cahaya di dunia. 

 
Gambar 1. Pembawa Kembar Mayang 

Pada prosesi kirap ada dua pembawa kembar mayang dikanan dan dikiri 
pengantin, dan disebelah pengantin ada orang tua yang mengggandeng pengantin 
dibarisan belakang diikuti rombongan sanak sudara dan serta sahabat.  

Kedua, pada prosesi balangan gantal terdapat nilai adat didalamnya yaitu pada 
sirih yang digunakan. Daun sirih yang dipilih adalah harus sirih yang temu (bertemu) 
ros (ruas) artinya sirih yang ruas nya bertemu lurus dari panggal ujung batang hingga 
keujung atas daun, menyimbolkan bertemu sang pengantin juga bertemu rasa hati dan 
rasa lahirnya. Dan berjumlah 3 gulungan yang artinya bahwa hidup mati, jodoh rezeki. 
dan dikat dengan benang lawe (benang berwarna putih) sebagai lambang kesucian.  

 
Gambar 2. Gulungan Daun Sirih 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

158 | P a g e  
 

Gulungan daun sirih yang digulung dan diikat menggunakan benang lawe 
berwarna putih yang sudah disiapkan dengan juru temu manten. Daun sirih yang 
digulung tidak memiliki arti dimana hal ini agar mudah dilakukan saat melempar daun 
sirih.   

 
Gambar 3. Daun Sirih Temu Ros 

 
Daun sirih yang digunakan adalah bukan daun sirih sembarangan daun sirih yang 

digunakan merupakan daun sirih yang temu ros. Artinya temu(bertemu) ros(ruas) yang 
dimana ruasnya harus lurus dari ujung batang daun sampai keujung atas daun sirih 
yang menyimbolkan sebuah pertemuannya sang pengantin. 

Ketiga, pada Prosesi mecah tigan dan wijikan, atau injak telur dan mencucikan 
kaki suami, adalah adat pernikahan Jawa yang menggunakan telur ayam kampung 
sebagai arti benih hidup dan harapan mendapatkan keturunan baik. Istri wajib 
membasuh kaki suami dengan air dari tujuh sumber mata air sebagai artinya sebagai 
penyucian, menggunakan bunga setaman yang terdiri dari melati, kantil, dan kenanga. 
Bunga-bunga ini melambangkan harapan agar suami istri mampu membangun rumah 
tangga yang berarah dan mengharumkan keluarga, serta warna-warni kehidupan baru. 
Nilai adat penting dalam prosesi ini adalah penggunaan telur ayam kampung agar tidak 
memberatkan yang punya hajat, dan makna angka tujuh sebagai pitulungan 
(pertolongan), serta makna bunga setaman yang melambangkan ketentraman dan 
penghambaan kepada Allah. 

 
Gambar 4. Mecah Tigan 

 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

159 | P a g e  
 

Prosesi mecah tigan atau menginjak telur yang dilakukan oleh sang suami 

menggunakan kaki kanan dan melepas alas kaki. Telur yang digunakan menggunakn 

telur ayam kampung supaya gampang terpecah dan berjumlah dengan posisi sang 

pengantin perempuan duduk bersimpuh. 

 
Gambar 5. Bunga 3 Warna dan Air 7 Sumber 

 
 Wadah yang sudah disediakan berisikan bungga dengan jumlah 3 warna bungga 

setaman , dan air dari 7 sumber yang berbeda yang digunakan untuk melakukan wijikan 
atau membasuh kaki suami pada saaat setelah melakukan injak telur.  

Keempat, Prosesi singkep sinduran adalah tahapan dalam adat pernikahan Jawa 

di mana kain sindur dikalungkan pada pengantin hingga bahu sang ayah untuk 

mengantar mereka ke tempat plaminan. Bapak berada di depan sebagai contoh dan 

pembimbing menuju kebahagiaan, sedangkan ibu di belakang memberikan dorongan. 

Setelah itu dilakukan nanem atau mendudukkan pengantin di kursi sebagai tanda restu. 

Nilai adat dalam prosesi ini adalah bapak menggendong pengantin menuju plaminan 

sambil merestui mereka menjadi raja dan ratu sehari dengan kain sindur; jika kain ini 

tidak digunakan, prosesi dianggap tidak sah. Serangkaian singkep sinduran atau proses 

yang menggantarkan sang pengantin kekursi plaminan. Dengan membawa kembar 

mayang untuk diletakkan dikursi plaminan. Dengan posisi bapak didepan dan ibu 

dibelakang. 

 
Gambar 6. Barisan Singkep Sindur 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

160 | P a g e  
 

 

 
Gambar 7. Nanem 

 
Terdapat prosesi nanem atau mendudukan sang pengantin dikursi plaminan 

dengan cara bersamaan yang dilakukan oleh sang bapak dari pengantin perempuan 
sambil melafazkan kalimat syahadat.  

Kelima, Prosesi bobot timbang adalah bagian dari pernikahan adat Jawa di mana 
sang ayah duduk di tengah pengantin sambil merangkul pundak mereka, melambangkan 
keadilan dan kasih sayang yang tidak membedakan antara menantu dan anak kandung. 
Nilai adat utama dalam prosesi ini adalah bahwa orang tua harus mampu menimbang 
kasih sayang dan berlaku adil terhadap anak-anaknya. 

 
Gambar 8. Bobot Timbang 

 
Prosesi ini yang melaksanakannya adalah sang bapak dari pengantin perempuan 

dan bapak dari pengantin laki-laki. Dengan duduk ditengah-tengah pengantin smabil 
merangkul bahu sang pengantin. 

Keenam, Prosesi sungkeman adalah tahapan dalam pernikahan adat Jawa di mana 
kedua pengantin duduk bersimpuh di hadapan orang tua untuk meminta maaf dan doa 
restu agar pernikahan diberkahi dan dikaruniai oleh Tuhan. Prosesi ini melambangkan 
bakti anak kepada orang tua dan mengandung nilai adat sebagai tanda penghormatan 
dan permohonan restu dari orang tua. 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

161 | P a g e  
 

 
Gambar 9. Sungkeman 

 
Melalukan prosesi sungkeman sang pengantin duduk bersimpuh dihadapan orang 

tua, menunjukkan kehormatannya sebagai anak dan menandakan kebaktian seorang 
anak kepada orang tua yang telah melahirkannya, sambil meminta doa restu orang tua 
agar mendapat keberkahan. 

Ketujuh, Prosesi kacar-kucur adalah tahapan dalam pernikahan adat Jawa di 
mana pengantin laki-laki menuangkan koin dan biji-bijian yang ditampung istri dengan 
kain sindur. Prosesi ini melambangkan tanggung jawab suami dalam memenuhi 
kebutuhan keluarga seperti makan, pakaian, dan tempat tinggal, yang disimbolkan 
dengan koin dan biji kacang hijau. Nilai adat penting adalah penggunaan koin, bukan 
uang kertas, dan biji kacang hijau sebagai simbol sandang, papan, dan pangan. Meskipun 
prosesi ini bersifat simbolis dan tidak wajib, maknanya menegaskan kewajiban suami 
bertanggung jawab kepada istri. 

 
Gambar 10. Prosesi Kacar-Kucur 

 
Prosesi kacar-kucur yang dilakukan pengantin dengan menuangkan isi dari dalam 

kain sindur, yang kemudian ditampung dan diterima oleh sang istri. isi dalam kain 
adalah harus menggunakn uang receh koin  atau bisa dengan uang koin beserta biji-
bijian yang biasanya menggunakan biji kacang hijau. 

Kedelapan, Prosesi dahar klimah adalah tahap terakhir dalam pernikahan di 
mana pengantin makan dan minum bersama dengan saling menyuapi, melambangkan 
perpaduan dua hati dan satu kehendak. Nilai adat terkandung saat mereka makan dari 
satu piring dan minum dari satu gelas, menandakan keharmonisan pasangan. 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

162 | P a g e  
 

 
Gambar 11. Prosesi Dahar Klimah 

 
Prosesi dahar klimah atau makan bersama dengan cara saling suap. pada awalnya 

suami menyuapi istri dan istri menyuapi sang suami kemudian disusul dengan saling 
meminum air putih bersama dengan 1 gelas dan 2 pipet.  

Prosesi temu manten di Desa Talang Mulya, Kecamatan Batang Cenaku, Kabupaten 
Indragiri Hulu, Provinsi Riau, mengandung nilai adat dalam berbagai tahapan seperti 
kirap (arak-arakan), balangan gantal (lempar daun sirih), mecah tigan (injak telur) dan 
wijikan (membasuh kaki), singkep sinduran, bobot timbang, sungkeman, kacar-kucur, 
serta dahar klimah (makan bersama). Masyarakat percaya bahwa pernikahan adat ini 
membawa kebaikan bagi kehidupan baru pengantin. 
 
3. Nilai tradisi Dalam Temu Manten 

Menurut Hamidy (2014), sistem nilai tradisi sangat memengaruhi tingkah laku 
sosial masyarakat desa di Riau karena nilai-nilai tersebut lebih dulu diperkenalkan dan 
mudah dipahami. Nilai tradisi bersumber dari kebiasaan nenek moyang yang terus 
dipertahankan hingga kini, dan kebenarannya disampaikan melalui mitos-mitos. Di Desa 
Talang Mulya, Kecamatan Batang Cenaku, nilai tradisi dalam prosesi temu manten 
merupakan kebiasaan turun-temurun yang dijaga masyarakat sebagai upaya pelestarian 
budaya, meskipun ada sedikit perubahan antar daerah. Prosesi temu manten dilakukan 
dengan tata cara dan simbolisme yang menunjukkan bahwa pernikahan bukan hanya 
urusan duniawi, tetapi juga mengandung nilai spiritual dan kesakralan, disertai doa agar 
kehidupan pengantin lancar dan baik. Ritual ini melibatkan keluarga dan masyarakat 
sekitar, sekaligus mempererat tali silaturahmi. 

Berdasarkan wawancara yang dialakukan oleh peneliti kepada mbah Pono tentang 
tradisi temu manten mengatakan bahwa : 

“upacara temu manten itu adalah tradisi yang dilakukan oleh nenek moyang 
terdahulu untuk membuat permohonan kepada tuhan agar pernikahannya 
diberkahi, yang kemudian menjadi kebiasaan masyarakat jawa dan sampai 
sekarang masih digunakan masyarakatnya.”  
Tradisi ini lahir dari kebiasaan turun-temurun masyarakat Jawa sebagai bentuk 

penghormatan kepada sesepuh dan permohonan kepada Sang Pencipta melalui simbol-
simbol, sekaligus melestarikan budaya agar dinikmati generasi berikutnya. Pernikahan 
adat Jawa di Desa Talang Mulya masih mirip dengan yang di tanah Jawa asli, meski ada 
sedikit perubahan menyesuaikan perkembangan zaman tanpa menghilangkan esensi. 
Beberapa prosesi temu manten mengalami pergeseran makna seiring waktu.Pada 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

163 | P a g e  
 

prosesi temu manten yang berlangsung ada beberapa prosesi yang mengalami 
pergeseran makna, yaitu :  

Pertama, prosesi kirap atau arak-arakan pengantin merupakan tradisi yang tidak 
berubah dari dulu hingga sekarang di masyarakat Jawa. Prosesi ini bertujuan untuk 
memperkenalkan pernikahan kepada masyarakat luas dan dilakukan secara terbuka 
dengan membawa rombongan keluarga, sanak saudara, dan sahabat menuju tempat 
temu manten. Nilai tradisional dalam prosesi ini terlihat pada pembawa kembar mayang 
yang harus masih gadis atau belum pernah menikah, karena mitosnya mereka dianggap 
suci sebagai pembawa kembar mayang. Tempat bertemunya pengantin laki-laki dan 
perempuan diatas kain jarik(kain bermotif batik). Dan sudah tersedia wadah yan 
berisikan air dan bungga serta telur untuk melakukan prosesi wijikan dan mecah tigan. 

 
Gambar 12. Tempat Temu Manten 

 
Kedua, prosesi balangan gantal adalah tradisi pernikahan Jawa yang masih 

dilaksanakan meskipun ada beberapa perubahan. Dalam prosesi ini, daun sirih yang 
diikat dengan benang lawe putih melambangkan kesucian. Setiap pengantin mendapat 
tiga gulungan daun sirih yang melambangkan hidup mati, jodoh, dan rezeki, kemudian 
saling melempar secara bergantian sebanyak tiga kali. Daun sirih yang digunakan adalah 
sirih temu ros, yang berarti pertemuan hati dan kelahiran. Isi gulungan daun sirih di 
beberapa daerah, seperti Desa Talang Mulya, telah mengalami perubahan, tidak lagi 
menggunakan gambir dan kapur sirih. Sirih dalam prosesi ini memiliki makna 
tradisional sebagai penahan hawa nafsu pengantin, sehingga sirih temu ros digunakan 
saat prosesi temu manten 

Ketiga, Prosesi mecah tigan dan wijikan atau menginjak telur serta mencucikan 
kaki suami melibatkan pengantin laki-laki melepaskan alas kaki untuk menginjak telur, 
yang melambangkan pecahnya pemikiran dan harapan mendapatkan keturunan yang 
sholeh dan sholeha. Pengantin perempuan kemudian mencucikan kaki suami dengan air 
dari tujuh sumber mata air yang mengandung tiga warna bunga, melambangkan 
kesucian, berkah, dan keharmonisan rumah tangga. Setelah kaki dibasuh dan 
dibersihkan dengan kain, istri berdiri dibantu suami, menandakan tolong-menolong 
dalam rumah tangga. Istri dan pembawa kembar mayang mengelilingi suami tiga kali, 
simbol bahwa suami dan istri selalu bersama, kemudian kembar mayang diletakkan di 
bawah kaki pengantin untuk ditendang. Pergeseran terjadi pada pelaksanaan pencucian 
kaki yang dulunya dilakukan keluarga, kini dilakukan istri. Nilai tradisi utama ada pada 
pengantin laki-laki menginjak telur untuk mendapatkan anak sholeh dan sholeha, serta 
pencucian kaki dengan tujuh sumber mata air yang melambangkan pertolongan, dan 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

164 | P a g e  
 

bunga yang mengandung makna mengharumkan kehidupan, menggantungkan hati pada 
Allah, dan menentramkan keluarga 

Keempat, Prosesi singkep sinduran adalah tradisi yang masih dilaksanakan sejak 
dulu meskipun ada pergeseran. Dalam prosesi ini, pengantin diantar menuju plaminan 
dengan kain sindur yang dikalungkan di bahu mereka, melambangkan ikatan suami 
istri. Pengantin laki-laki dan perempuan diapit oleh ayah mereka di samping kanan dan 
kiri, atau di depan jika hanya satu ayah yang ada. Ibu mereka berada di belakang sambil 
memegang pundak pengantin, melambangkan yang depan memberi ilmu, yang tengah 
mencontoh, dan yang belakang memberi motivasi. Sebelum berjalan, pengantin 
menendang kembar mayang yang ada di depan mereka, lalu berjalan menuju kursi 
plaminan dengan rombongan pengantar di belakang. Setelah sampai, kembar mayang 
yang ditendang diletakkan di samping plaminan. Bapak pengantin wanita melakukan 
prosesi nanem dengan mendudukkan pengantin di kursi plaminan sambil melafazkan 
kalimat syahadat, menandakan kesiapan mereka menjadi raja dan ratu sehari. Nilai 
tradisi utama adalah prosesi nanem yang bermakna agar kehidupan pengantin tumbuh 
baik dan sebagai tanda restu orang tua atas pasangan tersebut. 

Kelima, Prosesi bobot timbang masih dilaksanakan di Desa Talang Mulya sejak 
dahulu meskipun ada pergeseran. Prosesi ini menimbang berat pengantin dengan ayah 
pengantin perempuan terlebih dahulu duduk di kursi plaminan di tengah pengantin 
sambil meletakkan tangan di bahu pengantin, melambangkan posisi yang setara dan 
keadilan dari sang bapak. Selanjutnya, ayah pengantin laki-laki melakukan hal yang 
sama. Pergeseran terjadi pada posisi dan pelaksanaan, di mana dulu ayah duduk di 
tengah dengan pengantin laki-laki di paha kanan dan perempuan di paha kiri, serta yang 
menanyakan berat adalah ayah. Kini, ayah tetap di tengah sambil memegang pundak 
pengantin, dan yang menanyakan berat adalah MC pernikahan. Nilai tradisi utama 
adalah bahwa ayah menimbang berat anaknya sebagai simbol tidak membeda-bedakan 
kasih sayang antara anak dan menantu. 

Keenam, sungkeman di Desa Talang Mulya masih dilakukan tanpa perubahan. 
Dalam prosesi ini, kedua pengantin duduk bersimpuh di hadapan orang tua dengan 
menunduk sebagai tanda kerendahan hati, berbakti, meminta maaf, dan memohon doa 
restu agar kehidupan baru mereka diberkahi dan lancar. Prosesi dilakukan bergantian 
dimulai dari orang tua pengantin wanita di sebelah kanan, kemudian orang tua 
pengantin laki-laki. Suasana prosesi sangat haru dan bahagia, dengan MC yang 
menggunakan bahasa Jawa krama inggil menyampaikan pesan menyentuh hati, 
membuat pengantin, orang tua, dan tamu undangan terharu. Nilai tradisi yang 
terkandung adalah mitos bahwa restu orang tua membawa kehidupan yang lebih baik 
dan tenteram, serta berbakti kepada orang tua merupakan perintah agama Islam yang 
sangat dianjurkan karena ridho dan murka Allah tergantung pada ridho dan murka 
orang tua. 

Ketujuh, Prosesi kacar-kucur di Desa Talang Mulya masih dilaksanakan tanpa 
perubahan. Dalam prosesi ini, pengantin laki-laki berdiri membungkuk sedikit untuk 
memberikan isi kain sindur berupa uang receh dan biji-bijian kepada istri yang 
menerimanya dengan kain yang sama. Prosesi ini melambangkan tanggung jawab suami 
dalam memenuhi kebutuhan keluarga seperti pakaian, tempat tinggal, dan makanan. 
Setelah menerima rezeki tersebut, istri membungkusnya kembali dan diserahkan 
kepada ibu untuk disimpan dengan baik. Nilai tradisi utama terdapat pada saat kucuran, 
dengan mitos bahwa semua kekayaan suami adalah milik istri. 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

165 | P a g e  
 

Kedelapan, Prosesi dahar klimah atau makan bersama masih dilaksanakan di 
Desa Talang Mulya dengan beberapa perubahan. Pengantin laki-laki dan perempuan 
saling bersuapan sebagai simbol keharmonisan dan kerukunan. Makanan yang 
digunakan biasanya nasi dengan lauk pauk yang disiapkan oleh juru temu dari bahan 
yang ada di dapur, sedangkan minuman yang digunakan adalah air putih biasa. Dahulu, 
prosesi ini menggunakan tumpeng dan air putih, namun kini menyesuaikan dengan 
makanan yang tersedia. Nilai tradisi dalam prosesi ini adalah mitos bahwa makan 
bersama melambangkan pasangan yang harmonis dan mampu menyelesaikan masalah 
dengan kepala dingin. 

Prosesi temu manten di Desa Talang Mulya Kecamatan Batang Cenaku, Kabupaten 
Indragiri Hulu, mengandung nilai tradisi yang diwariskan nenek moyang, menggunakan 
simbol-simbol untuk mensyukuri nikmat dan menyampaikan harapan kepada Sang 
Pencipta. Prosesi ini masih dilaksanakan oleh masyarakat setempat dengan mitos-mitos 
yang melekat, dan tetap dipertahankan sebagai bagian dari pernikahan adat Jawa agar 
diakui secara sah oleh adat, tanpa terpengaruh perkembangan zaman 

 
4. KESIMPULAN 

Temu manten atau panggih merupakan tradisi pernikahan adat Jawa yang berarti 
“pertemuan pengantin” setelah ijab qobul. Tradisi ini diwariskan dari nenek moyang dan 
masih dilestarikan hingga kini. Prosesi temu manten terdiri dari beberapa tahapan 
sakral yang sarat simbol dan doa, seperti kirap (arak-arakan), balangan gantal (lempar 
daun sirih), singkep sinduran (pengantaran dengan kain sindur), bobot timbang, kacar-
kucur, sungkeman, dan dahar klimah (makan bersama). 

Nilai agama hadir dalam hampir setiap prosesi, misalnya pembacaan sholawat, 
doa pertemuan pengantin, lafaz syahadat, dan doa untuk orang tua serta pengantin. 
Nilai adat juga kuat, seperti keharusan kirap agar pernikahan tidak dianggap sembunyi-
sembunyi, penggunaan sirih temu ros sebagai simbol pertemuan, pemecahan telur 
sebagai simbol kesiapan keturunan, dan penggunaan air dari tujuh sumber sebagai 
pertolongan. Masing-masing prosesi mengandung mitos dan makna, seperti restu orang 
tua dalam singkep sindur, keseimbangan kasih sayang dalam bobot timbang, tanggung 
jawab suami dalam kacar-kucur, serta keharmonisan dalam dahar klimah melalui 
makan bersama satu piring dan gelas.Secara keseluruhan, tradisi temu manten di Desa 
Talang Mulya mengandung nilai-nilai agama, adat, dan tradisi yang saling melengkapi 
sebagai doa dan harapan untuk kehidupan pernikahan yang harmonis dan berkah. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni


Jurnal Rentak Seni   
Vol. 2., No. 2, Juni 2025, pp. 152-166 
https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni  
 

 

166 | P a g e  
 

DAFTAR RUJUKAN 

Akhsan, E. F., Puspitorini, A., Usodoningtyas, S., & Faidah, M. (2022). KAJIAN NILAI-NILAI 

BUDAYA DALAM PROSESI TEMU MANTEN ADAT JAWA DI KABUPATEN KEDIRI (Vol. 

11). 

Anugrah, D. (2016). Analisis semiotika terhadap prosesi pernikahan adat jawa temu 

manten di samarinda. Jurnal Ilmu Komunikasi, 4(1), 319-330. 

Breliana, S. A. P., Budiono, H., & Widiatmoko, S. 2023. Simbolisme Kembar Mayang dalam 

Pernikahan Adat Jawa di Kabupaten Kediri. In Prosiding SEMDIKJAR (Seminar 

Nasional Pendidikan Dan Pembelajaran) (Vol. 6, pp. 662-670). 

Caturwati, E. (2007). Tari di tatar Sunda. Sunan Ambu Press. 

Hamidy, U. U. (2004). Jagad Melayu dalam lintasan budaya di Riau. Bilik Kreatif Press. 

Marlina, N. 2013. Hubungan antara tingkat pendidikan orangtua dan kematangan emosi 

dengan kecenderungan menikah dini. Empathy Jurnal Fakultas Psikologi, 2(1). 

Nurcahyanti, R., Marzuki, M., & Choiriyati, S. (2025). ANALISIS SEMIOTIKA DALAM 

PROSESI PERNIKAHAN ADAT JAWA “TEMU MANTEN”(Studi Kasus Di Desa 

Rejosari Kecamatan Natar Kabupaten Lampung Selatan). NUSANTARA: Jurnal Ilmu 

Pengetahuan Sosial, 12(5), 1751-1757. 

Nurhayati, S., Fadlan, A., Syukri, A. H., Sazali, H., & Andinata, M. A. M. 2022. Analisis 

Semiotika Terhadap Prosesi Pernikahan Adat Jawa Temu Manten di Dollol Llir 1 

Kecamatan Ddolok Batu Nanggar. Jurnal Komunikasi dan Administrasi Publik, 9(1), 

187-192 

Rahmaniah, A., Sos, S., Layout, M. S., Reisya, :, Desain, P. A., & Rahman, I. (2012). BUDAYA 

DAN IDENTITAS. 

Siswanto, D. 2010. Pengaruh pandangan hidup masyarakat Jawa terhadap model 

kepemimpinan (tinjauan filsafat sosial). Jurnal Filsafat, 20(3), 197-216. 

Subandi, A. 2018. Nilai Spiritual Tradisi Temu Manten Adat Jawa dalam Perspektif 

Masyarakat Buddhis. Jurnal Pendidikan, Sains Sosial, Dan Agama, 4(1), 43-56. 

Sugiyono, 2017. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan 

R&D. Alfabeta. Bandung.   

Syefriani, S., Erawati, Y., & Defriansyah, D. (n.d.). Nilai-Nilai Tradisi Bukoba di Pasir 

Pengaraian Rokan Hulu Provinsi Riau. Jurnal Kajian Seni, 8(1), 84–95. 

Yuniarti, D. I. A., & Sri Arfiah, S. H. (2013). Nilai-Nilai Religius yang Terkandung dalam 

Tradisi Temu Manten pada Upacara Perkawinan Adat Jawa (Studi Kasus di Dusun 

Tanduran Desa Jatisari Kecamatan Jatisrono Kabupaten Wonogiri) (Doctoral 

dissertation, Universitas Muhammadiyah Surakarta). 

  

https://jurnal-rjb.com/index.php/JurnalRentakSeni

